
Rebecca Surtees
Vergewaltigung und sexueller Übergriff in der kambodschanischen
Gesellschaft1

[…] In Kambodscha gibt es weder Statistiken noch
Untersuchungen über Vergewaltigung. Aber aus Do-
kumentationen über das Leben von Frauen, aus eth-
nographischen Daten und persönlichen Berichten
lässt sich schließen, dass Vergewaltigung – oder die
Angst davor – in unterschiedlichem Ausmaß das Le-
ben einer großen Zahl von Frauen in Kambodscha
prägt. Es gibt Initiativen von NROs (Nichtregie-
rungsorganisationen), doch sie richten sich nicht
spezifisch gegen Vergewaltigung, sondern firmieren
unter der Kategorie anderer Gewaltformen. So wird
z. B. Vergewaltigung in der Ehe als Teilaspekt häusli-
cher Gewalt behandelt und Vergewaltigung durch ei-
nen Fremden als Nebenerscheinung von Frauenhan-
del zur Prostitution. Diese programmatische Lücke
hängt eng mit den komplizierten Dimensionen von
Vergewaltigung zusammen hinsichtlich Definition,
der Frage von Einwilligung und der gesellschaftlich
aufgeladenen Bedeutung dieses Verbrechens in
Kambodscha.

[…]

Aus kambodschanischer Sicht
Vergewaltigungen gibt es überall auf der Welt, aber
ihr Verständnis sowie die Entwicklung angemessener
Aktionsprogramme erfordern geeignete Definitio-
nen von Vergewaltigungen, wie sie in Kambodscha
vorkommen und wie sie von den Menschen in
Kambodscha verstanden werden. […]

Für Kambodscha empfiehlt es sich, von Verge-
waltigung nicht als eine Reihe begrenzter, sich ge-
genseitig ausschließender Definitionen zu sprechen,
sondern als ein Kontinuum sich überschneidender
und fließender Möglichkeiten. So sind z. B. „Verge-
waltigung in der Ehe“ und „Vergewaltigung durch
Bekannte“ neu eingeführte Begriffe, die gesellschaft-
lich wie rechtlich kaum akzeptiert werden. Alle For-
men der Vergewaltigung sind ihrem Wesen nach ge-
walttätig, auch wenn die Gewalt sich unterschiedlich
äußert. Wie dies begrifflich gefasst und von den
Menschen in Kambodscha internalisiert und ver-
standen wird, kann sich (oder auch nicht) vom Ver-
ständnis von Frauen (und Männern) anderswo in der
Welt unterscheiden. Was unterVergewaltigung ver-

standen wird, variiert durch Besonderheiten wie z. B.
individuelle Erfahrung, den Grad von Einverständ-
nis und Zwang, die Fähigkeit/Freiheit, mit dem Tä-
ter etwas auszuhandeln, oder durch den Einsatz zu-
sätzlicher Gewalt. Von daher ist es mehr als angemes-
sen, von einem Vergewaltigungskontinuum mit je-
weils spezifischen Äußerungen zu sprechen. Um zu
verstehen, in welchem Maße Vergewaltigung und
Vergewaltigungsrisiko das Leben von Frauen bestim-
men,  ist dieses Kontinuum entscheidend. […]

Vergewaltigung und „sexueller Übergriff“
Obwohl konkrete Vergewaltigungsbegriffe aus ge-
nannten Gründen problematisch sind, benutze ich
hier dennoch die Typologie dreier Formen von Ver-
gewaltigung. Meine Wahl fiel auf sie, weil sowohl
NROs als auch die Menschen in Kambodscha selbst
sie als besonders relevant und augenfällig identifizie-
ren: „Vergewaltigung in der Ehe“, „Vergewaltigung
durch Bekannte“ und „Vergewaltigung durch
Fremde“.

„Vergewaltigung“ bedeutet „nicht-einverständli-
cher Sex“.2 Aber die emotionale Aufgeladenheit jegli-
cher sexueller Erfahrung in Kambodscha macht die
Angelegenheit weitaus komplizierter, als man anneh-
men möchte. Es ist meine Überzeugung, dass Verge-
waltigung in all ihren Erscheinungsformen hervor-
stechend und allgegenwärtig ist und bekämpft wer-
den muss. Es geht hier nicht um ein lokales versus in-
ternationales Verständnis von Menschenrechten.
Ohne Zweifel brauchen wir die internationale Aner-
kennung und Bekämpfung jeglicher Gewalt gegen
Frauen. Es geht auch nicht darum, die Schwere, Mas-
senhaftigkeit oder Gewalttätigkeit dieses Verbre-
chens in welcher Form auch immer zu bestreiten oder
zu schmälern. […] Aber angesichts der hochgradig ir-
ritierenden Natur von (weiblicher) „Sexualität“ in
der kambodschanischen Gesellschaft und der enor-
men sozialen Konsequenzen des Verlustes weiblicher
Ehre (Jungfräulichkeit) geht es mir hier um eine
nuanciertere Analyse der verschiedenen sexuellen
(und körperlichen) Erfahrungen von Frauen.

Die immanente Vielschichtigkeit sexueller Be-
ziehungen und sexueller Angriffe ist folglich ein

STREIT 3 / 2006 107

1 Von der Redaktion gekürzter Nachdruck aus: Rebecca Surtees,
Rape and sexual transgression in Cambodian Society, in: Lenore
Manderson / Linda Rae Bennett (Hg.): ‘Violence Against Wo-
men in Asian Societies: Gender Inequality and Technologies of
Violence’, New York: Routledge Curzon, 2003, S. 93-113 – mit

freundlicher Genehmigung des Verlags. Übersetzung: Gabriela
Mischkowski, Köln.

2 Unlängst wurde der unscharfe Begriff „Einverständnis durch die
Einführung des Begriffs der ,Macht’ problematisiert“ (Hayden
2000, S. 27), der die Unterlegenheit des Opfers fokussiert.



wichtiger Ausgangspunkt. Was bezeichnen wir als
Vergewaltigung in einer Gesellschaft, in der Sex
„gefährlich“ und „problematisch“ ist?3 Was heißt
Vergewaltigung für die Menschen in Kambodscha,
wird zur grundlegenden Frage. Im Nordosten Thai-
lands, in dessen Dörfern ähnliche Sanktionen wie in
Kambodscha verhängt werden, um unangemessenes
sexuelles Verhalten zu kontrollieren, betrachtet man
z. B. nicht erst den unmittelbaren Geschlechtsver-
kehr als Vergehen, sondern eine ganze Kette körper-
licher und amouröser Begegnungen zwischen un-
verheirateten Männern und Frauen. Die Berührung
von Hand oder Arm der Frau oder ihre Umarmung
gelten als ungehöriges sexuelles Verhalten und ver-
dienen soziale Strafen in Form von Bußgeldern oder
Heirat. Bereits das Berühren einer weiblichen Brust
kann in der Wahrnehmung einer Vergewaltigung
gleichkommen (Lyttleton 2000, S. 164), was zeigt,
wie fließend die Vorstellung vom sexuellen
Übergriff ist.

Was in Kambodscha als sexuell gilt und was nicht,
ist unweigerlich kompliziert. Das heißt, „wenn
Umarmungen und Küsse als sexuelle Aktivitäten ge-
sehen werden können oder zumindest als Vorspiel zu
sexuellen Aktivitäten – und eine ganze Reihe junger
Frauen und Männer in Kambodscha betrachten sol-
che Aktivitäten als hochgradig sexuell –, dann stellt
sich die Frage, ob dies gesellschaftlich akzeptierte Ak-
tivitäten sind“ (Tarr 1995, S. 160). Und wenn sie ge-
sellschaftlich inakzeptable sind, gelten sie dann als se-
xueller Übergriff?4 Jeder Versuch, Vergewaltigung
und sexuellen Übergriff in Kambodscha zu verste-
hen, setzt voraus, dass man weiß, welche
Handlungen die Menschen in Kambodscha als
solche betrachten.

[…]

Vergewaltigung in der Ehe
[…] Ist in einer Kultur wie der Kambodschas, deren
gesellschaftlicher Verhaltenskodex Frauen vor-
schreibt, für ihre Ehemänner stets „sexuell bereit“ zu
sein, die Vorstellung von „Vergewaltigung in der
Ehe“ annehmbar oder überhaupt begreifbar? „Wenn
eine Frau sich beklagt, ihr Mann habe sie vergewal-
tigt,“ stellte etwa ein kambodschanischer Richter
fest, „kann das Gericht dies nicht ernst nehmen ...,
dieser Begriff ist für Ehemänner und Ehefrauen nicht
angemessen“. (Zimmermann 1994, S. 70)

[…]

Wenn, wie im Falle Kambodschas, Staat und Ge-
sellschaft die sexuelle Verfügbarkeit einer Frau für ih-
ren Ehemann anordnen, wird sie zu seinem Eigen-
tum. Das heißt, „die Prämisse, dass Frauen in dieser
Welt nur existieren, um Männern für den Ge-
schlechtsverkehr sexuell zur Verfügung zu stehen,
führt dazu, dass unsere Körper weniger Integrität be-
sitzen als männliche Körper“ (Dworkin 1997, S.
120). Diese sexualisierte Dichotomie […] bedeutet,
„dass man den sogenannten Missbrauch von Frauen
nicht von ihrem sogenannten normalen Gebrauch
trennen kann.“ (Dworkin 1997, S. 120f ) […]

Dworkins Sichtweise entspricht der Bemerkung
einer kambodschanischen Frau über ihre zahlreichen
Kinder. Sie erklärte, sie hätte nicht so viele Kinder ha-
ben wollen, aber „er hat mich vergewaltigt, bis ich
wieder und wieder schwanger war“ (Gesprächsmit-
schrift). Diese Aussage ist kennzeichnend für ihre
Ohnmacht, über den Sexualverkehr mitzubestim-
men, und für ihre unterwürfige Rolle gegenüber der
herrschenden des Mannes in ihren sexuellen (und
ehelichen) Beziehungen. Es ist wichtig zu verstehen,
welche Bedeutung diese Aussage nicht nur unmittel-
bar für sie hat, sondern auch für sie als kambodscha-
nische Frau. Mehrere Frauen benutzten den Begriff
ramloup (Vergewaltigung), wenn sie die sexuellen Be-
ziehungen mit ihren Ehemännern beschrieben, aber
was genau sie mit dem Wort meinten und wie sie es
verstanden, ist nicht klar. „Die Vorstellung von Ver-
gewaltigung in der Ehe“, so die Mitarbeiterin einer
NRO, „wird nicht wirklich akzeptiert. Sie steht quer
zum kulturellen Denkmuster.“ (Gesprächsmit-
schrift) Sollen wir die Aussage der Frau so verstehen,
dass sie jeden Geschlechtsverkehr mit ihrem Mann
als Vergewaltigung betrachtet? Oder will sie, ange-
sichts fehlender Alternativen und Möglichkeiten zur
Geburtenkontrolle, damit sagen, dass Geschlechts-
verkehr, der in einer Schwangerschaft resultiert, Ver-
gewaltigung ist? Hätte sie die Wahl, würde sie dann
jeglichen sexuellen Kontakt mit ihrem Ehemann
einstellen oder lediglich mehr Kontrolle über den
Zeitpunkt ausüben? Wann ist es eine Vergewaltigung
und wann eine sexuelle Beziehung?

Einen gewissen Aufschluss darüber geben die
Einstellungen von Frauen zum ehelichen Ge-
schlechtsverkehr, wie sie eine Studie über häusliche
Gewalt ans Licht brachte. Von 37 interviewten Frau-
en meinten 32, dass ein Mann, wann immer er will,
mit seiner Frau sollte Sex haben können. […] Kam-

108 STREIT 3 / 2006

3 Das Augenmerk auf das „Sexuelle“ widerspricht einer feministi-
schen Perspektive, die dafür plädiert, Vergewaltigung als Akt von
Gewalt und Hass zu verstehen und nicht als Sex. Dieser Punkt ist
natürlich berechtigt. Wer die inhärente Gewalt und Machtdyna-
mik bei Vergewaltigungen nicht sieht, dem entgeht viel vom
Zweck des Angriffs. Aber die sexuelle Natur des Verbrechens
kann nicht einfach unter die Oberkategorie Gewalt subsumiert
werden. Die sexuelle Erscheinungsform ist entscheidend, um

Wurzeln und Wesen der Gewalt richtig zu verstehen, vor allem in
Kambodscha, wo erst die sexuelle Natur das Verbrechen so
verabscheuungswürdig macht.

4 In der kambodschanischen Kultur gilt das öffentliche Zurschau-
stellen von Gefühlen als unhöflich, „wenn dann ältere Menschen
jüngere sehen, die sich öffentlich herzen und umarmen, betrach-
ten sie dies mit großer Missbilligung“. (Tarr 1995, S. 160f) […]



pagnen und Aktionsprogramme müssen das, was
kambodschanische Frauen unter Vergewaltigung in
der Ehe (oder Vergewaltigung generell) verstehen
und welche Wahl sie gern hätten, unbedingt berücks-
ichtigen. […] „Wenn wir über Vergewaltigung in der
Ehe sprechen“, merkte eine NGO-Mitarbeiterin an,
„geschieht das dann in einem westlichen Kontext, wo
es rechtliche Konsequenzen und psychologische An-
erkennung gibt? Wir sagen, sie hat das Recht auf
körperliche Integrität, aber versteht sie wirklich, was
das heißt?“ (Gesprächmitschrift)

Eine andere NRO-Mitarbeiterin hob ein ebenso
großes Problem hervor – die fehlenden Alternativen
für Frauen bei Vergewaltigungen. Im Hinblick auf
ihre kambodschanischen Kolleginnen meinte sie, „sie
wissen, sie haben das Recht, nein zu sagen, aber sie
wissen auch, dass, falls eine Frau nein sagt und der
Mann es dennoch tut, sie nichts daran ändern kann.“
(Gesprächsmitschrift)

Die Fragen, die bei der Untersuchung von
Machtdynamiken und Sexualbeziehungen in der
Ehe aufkommen, erlauben keine simplen Antwor-
ten.5 Mir geht es hier darum zu zeigen, dass, obwohl
scheinbar eindeutig, „Vergewaltigung in der Ehe“

(sprachlich wie praktisch) nicht zwangsläufig etwas
ist, dass man vor dem gleichen Verständnishorizont
wie in der westlichen Welt angehen kann.

Vergewaltigung durch Bekannte
Verständnis und Umgang mit „Vergewaltigung
durch Bekannte“ ist ebenso problematisch. […] Ein-
willigung, Nötigung und Machtdynamiken sind
Aspekte, die unser Verständnis von „Vergewaltigung
durch Bekannte“ verkomplizieren. Die Einschätzung
von Einwilligung und Nötigung ist vor allem dann
schwierig, wenn die Beteiligten eine Beziehung mit-
einander hatten oder die verschiedenen Reaktionen
der Frauen Konsequenzen haben. Wie Kazan aus-
führt: „Einverständnis ist mehr als nur eine Frage des-
sen, was eine sagt oder tut, sondern es ist eng mit den
Wahlmöglichkeiten, die uns zur Verfügung stehen
verbunden. Diese Einschränkungen der sexuellen
Autonomie können nur unter Einbeziehung des
Kontextes der Situation voll verstanden werden. Wir
müssen die Beziehung zwischen den Beteiligten und
die Perspektive der Frau in Bezug auf Art und Breite
der Handlungsmöglichkeiten untersuchen“ (1998;
41-42). […]

STREIT 3 / 2006 109

5 Innerhalb eines Gewaltverhältnisses kann man (zu Recht) jede se-
xuelle Beziehung als Ausdruck dieser Gewalt interpretieren. Das
heißt, „dass, wenn ein Mann eine Frau brutal behandelt, schlägt,
foltert und einschüchtert, dass er sie dann, wenn er Sex mir ihr
hat, vergewaltigt. Sie befindet sich in einer kontinuierlichen Ge-

waltsituation. Die Tatsache, dass im Moment vor dem Ge-
schlechtverkehr keine Gewalt angewendet wurde, bedeutet nicht,
dass der Geschlechtsverkehr auf freien Stücken geschah. Unter
diesen Umständen ist Freiheit ein übler Scherz ebenso wie die
Vorstellung von Einwilligung (Dworkin 1997, S. 164).



Wann wird aus Überredung und Verführung Nö-
tigung? Wann müssen wir aufhören, von Manipulati-
on zu sprechen, und es angemessener als Vergewalti-
gung bezeichnen? In Tarrs Untersuchung über sexu-
elles Verhalten standen diese Fragen im Vordergrund.
Obwohl die Frauen Geschlechtsverkehr ohne Nöti-
gung und Gewalt beschrieben, war ihre „Wahlfrei-
heit“ nicht ohne Einschränkung. Viele Frauen sag-
ten, dass sie nachgaben, um dem Geliebten ihre Liebe
zu zeigen, und aufgrund von Heiratsversprechen;
und die meisten jungen Frauen hatten die Penetrati-
on in der Regel nicht gewollt und bedauerten sie im
Nachhinein. Auch wenn es zweifelhaft wäre, diese
Fälle als „Vergewaltigung durch Bekannte“ zu be-
zeichnen, sind sie nicht unproblematisch und von ei-
nem freien Einverständnis kann keine Rede sein.
Diese Nuancierungen sind der erste Schritt entlang
einer Reihe verworrener und verwirrender sexueller
Begegnungen, die sich alternativ und unterschiedlich
als sexuelle Beziehungen und/oder „Vergewaltigung
durch Bekannte“ begreifen lassen.

Das Kontinuum von Vergewaltigung durch Be-
kannte wird durch weitere Faktoren verschleiert wie
die Ambiguität weiblicher Sexualität in der kambo-
dschanischen Gesellschaft. Trotz gesellschaftlicher
Stigmatisierung wäre es naiv anzunehmen, dass jun-
ge Leute keine sexuellen Beziehungen hätten, die im
sexuellen Mehrheitsdiskurs als ungehörig gelten.6 Es
wäre genauso naiv zu behaupten, dass sexuelle Aktivi-
täten und Übergriffe ein gänzlich neues Phänomen
wären, was allein die gesellschaftlichen Regelungs-
mechanismen (Zwangsheirat und Bußgeldsystem)
zeigen, die gestern wie heute eingesetzt werden, um
im Falle (bekannt gewordener) sexueller Bezieh-
ungen zwischen unverheirateten Parteien „zu ver-
mitteln“.

[…]
Hegemoniale Vorstellungen und Sanktionen wie
‚Bußgelder’ und Zwangsheirat können und werden
von Frauen gelegentlich taktisch zu ihrem Vorteil ge-
nutzt. Während sie im Hinblick auf die Schuldfrage,
die (zumindest teilweise) bei der Frau bleibt, restrik-
tiv sind, können Frauen bis zu einem gewissen Grad
etwas aushandeln. […] Nehmen wir z. B. eine junge
Frau, die einen Mann heiraten möchte, mit dem ihre
Eltern nicht einverstanden sind. Die junge Frau kann
die Ablehnung ihrer Eltern akzeptieren und einen
Mann heiraten, der ihnen akzeptabel scheint. Oder
sie kann die Wünsche ihrer Eltern entscheidend be-
einflussen, indem sie den Mann als ihren Vergewalti-
ger präsentiert. Wenn sie sagt, er habe sie vergewal-
tigt, bleibt ihren Eltern keine Wahl außer der Heirat.
„Eine Frau“, so erklärte eine Kambodschanerin,

„kann ihren Eltern nicht widersprechen, weil sie sie
respektieren muss, aber sie kann einen Ausweg fin-
den. Wenn sie ihnen sagt, er habe sie vergewaltigt,
denn müssen sie „ja“ sagen, weil sie sonst niemand
heiraten wird.“ (Gesprächsmitschrift) Die Wechsel-
wirkung derselben Kräfte kann auch zu einer Situati-
on führen, die eindeutig „Vergewaltigung durch ei-
nen Bekannten“ ist. So meinte eine Mitarbeiterin
von IWDA International Women`s Developement
Agency: „Wenn ein Mann eine Frau begehrt, sie ihn
aber nicht heiraten will, dann vergewaltigt er sie und
dann muss sie einverstanden sein.“ (Gesprächsmit-
schrift)

Ähnlich verhält es sich gelegentlich mit Frauen,
die in einer inakzeptablen sexuellen Beziehung infla-
granti entdeckt werden. […] In diesem Fall könnte
die Frau, um ihr Gesicht zu wahren, behaupten, der
Mann habe sie vergewaltigt (s. hierzu Lyttleton 2000,
S. 166). Da außereheliche sexuelle Beziehungen eine
Schande sind und die Frau zumindest teilweise für
das Vergehen mitverantwortlich ist, besteht ein Ver-
handlungsmittel darin, das Ganze als Vergewaltigung
umzubenennen, um sie vom Hauptteil der Schuld
freizusprechen. D.h., wie eine meiner Quellen erklär-
te, „wenn ein Mann und eine Frau sich zueinander
hingezogen fühlen, eine sexuelle Beziehung eingehen
und jemand das herausfindet, dann kann das für die
Frau eine Schande sein, und sie könnte sagen, dass sie
damit nicht einverstanden war. Aber ist das dann eine
Vergewaltigung?“ (Gesprächsmitschrift) Auch wenn
es die Frau nicht vollständig freispricht, so können
Vergewaltigungsbeschuldigungen eine katastrophale
Situation (in der sie „sexuell kompromittiert“ ist) in
eine gesellschaftlich akzeptable oder überwindbare
umwandeln. Oder, wie es eine kambodschanische
Frau prägnant formulierte: „In Kambodscha gibt es
auch Vergewaltigung mit Einwilligung des
Mädchens“. (Gesprächsmitschrift)

Allerdings ist hier Vorsicht für Frauen geboten.
Sie müssen unbedingt die verschiedenen Sanktionen,
die in Frage kommen, gegeneinander abwägen – das
Schweigen brechen und Entschädigung verlangen
oder das Schweigen bewahren und damit ihre Ehre.
Schweigen ist höchstwahrscheinlich die vorherr-
schende Reaktion. „Angesichts der Versuche, das Ge-
sicht nicht zu verlieren und den guten Ruf der Fami-
lie zu bewahren, würden nur wenige Familien die Sa-
che öffentlich machen“, wie Tarr betont (Tarr 1995,
S. 55). […]

Eine weitere Konstellation verdient der Untersu-
chung – die einer Frau, die eine sexuelle Beziehung
initiiert oder in sie einwilligt, um die Ehe zu erzwin-
gen oder Geld zu erhalten. In diesem Fall nutzt die

110 STREIT 3 / 2006

6 Tarrs Untersuchung kam zu dem bedeutsamen Befund, dass 40
von 131 jungen Frauen (und 135 von 150 jungen Männern) zu-

mindest eine voreheliche sexuelle Erfahrung einschließlich Pene-
tration hatten (Tarr 1995, S. 73)



junge Frau in ihrem Arrangement mit einem jungen
Mann gesellschaftliche Sanktionen zu ihrem Vorteil
aus. Tarr befand, dass von 40 kambodschanischen
Frauen, die vorehelichen Sex hatten, 32 damit einver-
standen waren, um ihre Beziehung zu festigen und
Heiratsversprechen zu erhalten. (Tarr 1995, S. 198)
[…] Zwangsheirat und Bußgelder geben Frauen in-
nerhalb der gesellschaftlichen Ordnung ein gewisses
Maß an Macht, um ihren Sexualpartnern gegenüber
Forderungen zu stellen und Entschädigung zu erhal-
ten.

Die oben genannten Beispiele zeigen Wege des
Ausgleichs und der Einflussnahme selbst auf dem ge-
sellschaftlich streng geordneten Feld der Sexualität
(und der sexuellen Gewalt). Eigenes Handeln, Op-
ferstatus und Gewalt schließen sich nicht gegenseitig
aus. Die Arrangements müssen aufgeschlüsselt wer-
den, um die Konstruktionen von Geschlecht in ihrer
ganzen Komplexität zu verstehen statt in dem häufig
angeführten Gegensatz von Herrschaft und Unter-
ordnung. NROs, die diese kulturelle Dynamik igno-
rieren und die die Möglichkeiten aktiven Handelns
und Aushandelns nicht anerkennen und einbezie-
hen, laufen Gefahr, das sexuelle und gesellschaftliche
Verhalten von kambodschanischen Männern und
Frauen falsch zu interpretieren. Aktives Handeln und
die Fähigkeit etwas auszuhandeln, zu vermitteln und
zu beeinflussen sind wichtig für die Identität der
Menschen. […]

Wie im Falle anderer gesellschaftlicher Entwick-
lungen verändern sich auch die sexuellen und Ge-
schlechternormen. […] Doch bei aller Anerkennung
der Entstehung alternativer sexueller und sozialer
Hegemonien, bleibt die vorherrschende gesellschaft-
liche Ordnung traditionell und sexuell konservativ,
eine Ordnung, in der sexuelle Beziehungen belastet
und prekär sind, in der Frauen keusch zu sein haben,
und in der Zwangsheirat und Bußgelder bei sexuel-
lem Vergehen und Vergewaltigung eine Realität sind.
In diesem Lichte betrachtet liegt die Möglichkeit,
über sexuelle Aktivitäten etwas auszuhandeln, auf der
Hand. Innerhalb dieser Parameter kann es mögli-
cherweise schwierig sein festzustellen, wo es sich um
eine „Vergewaltigung durch Bekannte“ handelt und
wo nicht. […]

Vergewaltigung durch Fremde
„Vergewaltigung durch Fremde“ steht im scharfen
Kontrast zu häuslichen Formen von Vergewaltigung
und markiert Unterschiede zwischen ihnen. […]
„Vergewaltigung durch Fremde“ bezieht sich auf
Frauen, die von einem Unbekannten oder einer
Gruppe Unbekannter vergewaltigt werden. In der
Regel kennen Polizei wie Öffentlichkeit nur von die-
ser Vergewaltigungsform ein paar Zahlen und
Geschichten. […]

„Vergewaltigung durch Fremde“ kommt in Kam-
bodscha vielleicht nicht so häufig vor wie andere For-
men von Vergewaltigung, da die meisten Menschen
in ländlichen Gemeinden leben, in denen das soziale
Netzwerk eng gestrickt ist. Nichtsdestotrotz spra-
chen viele Frauen über das Risiko, von Soldaten und
Banditen, die im Land umherziehen, vergewaltigt zu
werden. Vergewaltigungen können auch dort gesche-
hen, wo Frauen unterwegs sind: auf dem Weg zum
Markt und zurück, in der Stadt, zwischen Dörfern,
auf dem Arbeits- oder Schulweg – alles Wege, die
heutzutage zunehmen. Vergewaltigung durch einen
Fremden ist auch dort möglich, wo die Lebenssituati-
on der Frau sie fremden Männern gegenüber
exponiert wie beispielsweise in frauengeführten
Haushalten. […]

„Vergewaltigung durch Fremde“ lässt kaum Ver-
handlungsspielräume zu. Die innere Dynamik ver-
bietet jede Annahme von Einverständnis, die Verge-
waltigung ist eindeutig, und es ist klar, wer Opfer
und wer Täter ist. Aus der Ferne betrachtet scheint all
dies offensichtlich, in der Praxis aber erleben und ver-
stehen kambodschanische Frauen Vergewaltigung
nicht als so klar umrissen. Erstens müssen vergewal-
tigte Frauen überall ihre Unschuld beweisen […]. Ihr
Widerstand muss eindeutig sein, eingeschrieben in
ihre Körper durch blaue Flecken und Kratzer. Selbst
diese Gegenwehr kann ignoriert werden, da man ver-
gewaltigten Frauen Mitverantwortung oder Koope-
ration zuschreibt aufgrund ihrer Kleidung, ihres se-
xuellen Vorlebens oder der Tages- und Nachtzeit, in
der sie draußen war, um nur einige Gründe zu nen-
nen. Der weltweite Trend, dem Opfer die Schuld zu
geben, äußert sich sozial (in der Art, wie die Frau ge-
sellschaftlich wahrgenommen und behandelt wird)
und rechtlich (in der Art, wie sie von Polizei und Jus-
tiz behandelt wird). In Vergewaltigungsfällen ist der
Nachweis von Verletzungen ausschlaggebend, und
die Strafe für eine bewiesene Fremdvergewaltigung
ist eindeutig: „Wenn eine andere Person sie vergewal-
tigt, werden wir bei den Ermittlungen irgendwelche
Formen von Verletzung finden. Wenn eine Person,
die nicht ihr Ehemann ist, sie vergewaltigt, ist es ein
Verbrechen und die Strafe beträgt fünf bis zehn Jah-
re.“ (Kambodschanischer Richter zitiert nach Zim-
mermann 1994, S. 70) Derartige Aussagen demon-
strierten die mangelnde Vorstellungskraft hinsicht-
lich „subtilerer“ Formen von Vergewaltigung. Nur
wenn die Tat eindeutig ist (z. B. gewalttätig), gilt sie
als Vergewaltigung. Zweitens ist es in Kambodscha
schwierig, eine Vergewaltigung nachzuweisen, da Po-
lizei und Rechtsinstitutionen schlecht ausgestattet
und schlecht darauf vorbereitet sind und wenig enga-
giert ermitteln. Es gibt nur wenige Polizistinnen, das
medizinische Personal ist für Vergewaltigungsermitt-
lungen nicht ausgebildet, und Frauen werden nicht

STREIT 3 / 2006 111



ermutigt, Anzeige zu erstatten. All dies trägt zu einer
Dynamik bei, in der die Vergewaltigung nicht nur in
Frage gestellt, sondern der Vergewaltiger infolge-
dessen auch freigesprochen werden kann. Im
Ergebnis ist es für kambodschanische Frauen selbst
im Falle einer scheinbar offensichtlichen Form von
Vergewaltigung enorm schwierig, sie nachzuweisen
und strafrechtlich verfolgen zu lassen.

Die traditionellen Schlichtungsmittel bei Verge-
waltigung kommen noch erschwerend hinzu. Bei
Vergewaltigung durch Bekannte ist vorstellbar, dass
Frauen die sozialen Sanktionen und die Grauzonen
zwischen sexuellem Übergriff, Einverständnis und
Vergewaltigung potenziell für sich nutzen und mani-
pulieren können. Im Falle von Vergewaltigung durch
einen Fremden, wo die vermittelnden Faktoren und
Möglichkeiten, etwas auszuhandeln, fehlen, ist das
ausgeschlossen. […] Unglücklicherweise ist Heirat
dann für viele Frauen das einzige Mittel, mit dem sie
innerhalb der Grenzen gesellschaftlicher Erwartun-
gen und Anforderungen ihre Situation beeinflussen
und ihre Ehre wiederherstellen können. In welchem
Maße die junge Frau die Entscheidung (oder die
Ablehnung), den Mann zu heiraten, kontrollieren
kann, ist unklar.

Eine möglicherweise erträglichere Lösung im Falle
von Vergewaltigung durch Fremde, die ebenfalls im
Einklang mit den gesellschaftlichen Erwartungen
steht, ist das Bußgeldsystem. Dabei erhält die Frau

eine finanzielle Entschädigung, ohne auf so intime
Weise an ihren Vergewaltiger gebunden zu werden.
Das kann zugleich aber auch bedeuten, dass jede Hei-
rat für sie ausgeschlossen ist, falls die Vergewaltigung
allgemein bekannt wird. Es ist bezeichnend, dass dies
implizit eine Kommerzialisierung ihres Körpers und
seine anhaltende Zugänglichkeit bedeutet, was zu
weiteren Angriffen des Täters führen kann. Bei all
dem ist jedoch klar, dass Sanktionen und Schlichtung
voraussetzen, dass die Vergewaltigung öffentlich ge-
macht wird. Aufgrund persönlicher und familiärer
Scham und aufgrund des mit Vergewaltigung verbun-
denen sozialen Stigmas, ist das „Brechen des Schwei-
gens“ über die Vergewaltigung nicht einfach oder
zwangsläufig. Das Schweigen ist daher für alle Fälle
von Vergewaltigung als zentrales Problem anzusehen,
da Handlungsalternativen und Verhandlungs-
spielräume des Opfers von ihm abhängen. […]

Vergewaltigung im sozialen und
kulturellen Kontext

In Kambodscha spielt Sexualität eine Schlüsselrolle
in der Gesellschaftsordnung. Damit eng verbunden
ist die Angst vor Vergewaltigung. […]Vergewalti-
gung wurde mit Sicherheit von verschiedenen politi-
schen und gesellschaftlichen Akteuren als Kontroll-
instrument benutzt. Einer Studie zur Folge waren
unter dem Regime der Khmer Rouge (1975-1979)
17% der Menschen (Männer und Frauen) vergewal-
tigt oder sexuell angegriffen worden; 53% der Män-
ner und 34% der Frauen waren Zeugen bzw. Zeugin-
nen sexueller Gewalt gewesen (Bennet u.a., ohne Da-
tum, S. 57). Auch in den kambodschanischen
Flüchtlingslagern in Thailand kam es regelmäßig zu
Vergewaltigungen durch oppositionelle Soldaten,
Banditen, die in die Lager einfielen, durch thailändi-
sches Wachpersonal und kambodschanische Män-
ner. Und innerhalb Kambodschas Grenzen stellt Ver-
gewaltigung durch gesellschaftliche und politische
Akteure eine spezifische Bedrohung (und/oder Reali-
tät) für die vielen Frauen ohne männlichen „Schutz“
dar (z. B. Witwen, unverheiratete, durch Migration
oder Scheidung getrennt lebende oder verlassene
Frauen).

Weibliche Jungfräulichkeit hat einen hohen Stel-
lenwert, der in der politischen und gesellschaftlichen
Ordnung Kambodschas mit sozialer Kontrolle über
die weibliche Sexualität verbunden ist. Vergewalti-
gung kommt daher eine besondere Bedeutung zu:
„Die Regeln, die weibliches Verhalten steuern, be-
treffen vor allem die Beziehung zu Männern. Das
Thema ist dermaßen heikel, dass man allgemeine Re-
geln als unzureichend betrachtet. Junge Frauen sind
so dazu verurteilt, jeden Kontakt mit Männern zu
meiden und Opfer von Zwangsvorstellungen über

112 STREIT 3 / 2006



Vergewaltigung und Ehrverlust zu werden, die sich in
emphatischen Unterlassungsvorschriften (keine Lie-
besgeschichten, kein Ausgehen nach Einbruch der
Dunkelheit) und in ritualisierten Sanktionen der Li-
bido (Isolation junger Mädchen nach der ersten
Menstruation, Schuldhaftigkeit selbst unausge-
sprochener Liebe) niederschlagen.“ (Nepote 1986,
zit. nach Ledgerwood 1990, S. 186)

Linguistische Untersuchungen bestätigen diese
Einstellungen. In der Khmer Sprache ist das Wort für
Vergewaltigung cap ramloup or ramloup und bedeutet
„verletzen, jdn. ausnutzen, gewaltsam handeln“.
Nach Ledgerwood (1990; S. 186) kann es „als eine
Art Kurzschrift für abscheuliche Verbrechen, wenn
nicht für das abscheulichste Verbrechen überhaupt“
benutzt werden (Hervorhebung im Original). Für
Khmer liegt die Abscheulichkeit nicht wie im west-
lich feministischen Diskurs im Gewaltaspekt von
Vergewaltigung. Vielmehr „ist für die Khmer Verge-
waltigung das schlimmste Verbrechen, gerade weil es
Sex ist; Sexualität außerhalb der Ordnung, d. h. au-
ßerhalb der Gesellschaft ist Unordnung par excellen-
ce“7 (Ledgerwood 1990, S. 186). Die Sexualität der
Frau ist der greifbare Ausdruck ihrer (und der
Familien-)Ehre und ihres Rufes. […]

Opfer einer Vergewaltigung sprechen selten darüber
aus Angst, ihre Arbeit und den Respekt der Gemein-
schaft zu verlieren oder keinen Ehemann zu finden.
Eine Hebammer der Cambodia Midwife Association
(CMA) berichtete von jungen Frauen, die abtreiben
wollten, um ihren kompromittierten sexuellen Sta-
tuts zu verbergen (Gesprächsmitschrift). […] Mit der
parteiischen „Schuldsprechung der Frau“ einher geht
der Mangel an Alternativen nach der Vergewalti-
gung. Eine Heirat außer mit dem Vergewaltiger ist so
gut wie ausgeschlossen, die gesellschaftliche Verach-
tung dagegen wahrscheinlich, wenn nicht sogar ge-
wiss. Zahlreiche Quellen gehen davon aus, dass die
Stigmatisierung der Frauen so stark ist, dass „einmal
vergewaltigt, Prostitution zum einzig möglichen Be-
ruf für ein schutzloses Mädchen werden kann. Ge-
sellschaftliche Verachtung und das Gefühl, be-
schmutzt und erniedrigt zu sein, sind mächtige
Faktoren, die Frauen und Mädchen im
Bordellbetrieb halten“ (Putheavy 1997, S. 4f.).

Bei sozial abweichendem Verhalten sind, mit al-
len möglichen Übertreibungen, „Klatsch und Ge-
rüchte ein gesellschaftlich effektives und manchmal
sehr destruktives Mittel, Missfallen über eine be-

stimmte Person auszudrücken“ (Bit 1991, S. 73).
Gleichzeitig gibt es aber ein bestimmtes Maß an
Pragmatismus und Vergebung im Hinblick auf den
sexuellen Status von Frauen. So stellt z. B. Ebihara
fest, „dass schwangere Bräute tadelnden Klatsch auf
sich und ihre Familien ziehen (obwohl die Tatsache
nach einigen Ehejahren tendenziell in Vergessenheit
gerät und ignoriert wird)“ (1968, S. 465f.). Diese
Mechanismen gelten vielleicht auch in Fällen
sexueller Vergehen und Vergewaltigung.

Ebenso große Bedeutung wie die Schande vor Fa-
milie und Gemeinschaft im Falle von Vergewalti-
gung/sexuellem Vergehen hat die Schande vor den
Geistern der Ahnen (mepa). Der sexuelle Anstand
unverheirateter, weiblicher Nachkommen wird von
den mepa streng überwacht (Poree-Maspero 11958,
S. 63, Ledgerwood 1990, S. 47, Ang 1989, S. 233f.).
Wie vorrangig die Sorge darum ist, drückt sich auch
sprachlich aus. Wenn eine Frau sich eines sexuellen
Vergehens schuldig macht, nennt man sie kanlan joen
mepa, was soviel heißt, wie „ohne Erlaubnis der Ah-
nen handelnd“ (Ang 1986, S. 234), und man sagt
von ihr, sie sei khmas ge, „vor den Ahnen beschämt“
(Ledgerwood 1990, S. 175). In der Vergangenheit
hat die Frau (und vorzugsweise der Mann) mit Op-
fergaben an die Ahnen (in der Regel ein Schweine-
kopf ) in einer förmlichen Zeremonie (saen phtac
mepa) Wiedergutmachung geleistet (Ang 1986,
S. 237f.). […]

Gesellschaftliche Sanktionen und
Reglungsmechanismen

Die traditionellen Regelungsmechanismen für sexu-
elle Vergehen (d.h. für unangemessenes sexuelles Ver-
halten) waren Zwangsehe und finanzielle Sanktionen
durch Bußgelder. Beides drückt auf greifbare Weise
den gesellschaftlich verordneten Wert weiblicher Se-
xualität aus und die Mittel, mit denen gesellschaftli-
che Normverletzungen ausgeglichen und ausgehan-
delt werden können. […]

Das System arrangierter/erzwungener Ehen ist in
Fällen von Vergewaltigung und sexueller Vergehen
allgemein üblich und „erwünscht“, da es, wie bereits
erläutert, der Logik folgt, dass der Wert einer Frau auf
ihrer sexuellen Tugend beruht, und wenn diese kom-
promittiert wird, sie kein anderer Mann heiraten
wird. Der Mann, der ihr die Tugend nahm, muss sie
heiraten und einen entsprechend hohen Brautpreis
bezahlen.8 Durch die Heirat wird der Körper der Frau

STREIT 3 / 2006 113

7 Der kulturelle Kontext, in dem Vergewaltigungen ausgeübt wer-
den, ist für das Verständnis, welche Bedeutung das Verbrechen
hat und welche Gegenmaßnahmen ergriffen werden können,
entscheidend. Das hießt, „die traumatische Erfahrung vermittelt
sich auch durch gesellschaftliche und kulturelle Werte“ (Blakeney
u.a., 1996, S. 284)

8 Die Durchsetzung beruhte vor allem auf der Respektierung von
Dorftraditionen und sozial gebilligten Formen des Ausgleichs.
Wenn eine oder beide Parteien sich weigerten, konnte beim
Dorfvorsteher (meephum) oder, falls nötig, beim Gemeinde-
oberhaupt (meekhum) eine Beschwerde vorgebracht werden, zu
deren Pflichten das Schlichten von Streitigkeiten gehörte.



(und damit auch ihre Ehre) wiederhergestellt (Ang
1986, S. 98). „Oft ist es die Frau, die heiraten will,
weil er sie vergewaltigt, und sie dann für niemanden
sonst gut genug ist“, meinte eine NRO-Mitarbeiterin
(Gesprächsmitschrift). In Reaktion auf eine Verge-
waltigung greifen viele Frauen dazu, ihren Vergewal-
tiger in Ehemann „umzubenennen“ und auf diese
Weise die damit verbundene Schande des Verlustes
ihrer Tugend verschwinden zu lassen. […]

Die andere Sanktion ist die Geldstrafe, die dem
männlichen Täter für (erzwungene oder einverstän-
dige) sexuelle Beziehungen zwischen unverheirateten
Personen auferlegt wird. Man nennt es pdung torvar
(die Sache einklagen) als Form rechtlicher Wieder-
gutmachung auf kommunaler Ebene (Tarr 1995, S.
55). Nach diesem System bezahlt der Mann, wenn er
sich nach einer Vergewaltigung oder nach einem se-
xuellen Vergehen weigert, die Frau zu heiraten, oder
falls er bereits verheiratet ist, eine Geldbuße, weil er
eine Frau sexuell kompromittiert hat. […]

Der Kommentar eines älteren Bauern bringt die
beiden Alternativen im Falle eines sexuellen Verge-
hens klar zu Ausdruck: „Wenn einer meiner Söhne
ein unverheiratetes Mädchen schwängern würde,
würde ich ihn verstoßen, falls er sich weigerte, das
Mädchen zu heiraten oder irgendeine Form von fi-
nanzieller Entschädigung an ihre Familie zu bezahlen

... es wäre besser, so ein Kind zu verstoßen“ (Tarr
1995, S. 69). […]

Bis zu welchem Grad diese Alternativen heutzutage
verbindlich sind, ist unklar. Laut NRO Quellen ist
Zwangsheirat allgemein üblich, aber es gibt keine
quantitativen Informationen, die diese Annahme be-
stätigen könnten. Außerdem kann es sein, dass Frauen
einer Heirat aufgrund des gesellschaftlichen und fami-
liären Drucks und mangels Alternativen zustimmen,
während Männer sich an diese Art Problemlösung we-
niger gebunden fühlen. Das hängt möglicherweise mit
der zunehmenden Mobilität bezüglich des Wohnorts,
mit schwindender Achtung vor den Älteren und/oder
schwindendem Respekt vor Traditionen zusammen.
[…] Unklar ist auch, bis zu welchem Grad das System
der Geldbußen noch verbindlich ist. Wenn Frauen
vergewaltigt wurden und in der Folge davon eine fi-
nanzielle Entschädigung erhielten, handelte es sich
womöglich um eine Strafe, die von einem Dorfvorste-
her verhängt wurde, oder um eine Art Bestechung, um
einer strafrechtlichen Verfolgung oder dem Ergebnis
einer Zivilklage zuvorzukommen.

Hier müssen einige Differenzierungen vorge-
nommen werden. Wie bereits erwähnt, ist die Land-
bevölkerung, also das Gros der kambodschanischen
Bevölkerung, gesellschaftlich konservativ. Auf dem
Lande halten sich Eltern an den Brauch von Zwangs-
heirat und Geldbuße, die sie für ihre eigenen Kinder
erzwingen würden. Es wird zwar viel über den Verfall
des gesellschaftlichen Gefüges durch Krieg und Un-
ruhen der Vergangenheit gesprochen, aber das be-
deutet nicht, dass die Sozialstrukturen verschwunden
wären oder heute ignoriert würden. […] Junge Men-
schen mögen zwar zunehmend über ihr eigenes Le-
ben und ihre Sexualkultur bestimmen, aber bis zu ei-
nem gewissen Grad verhalten sie sich gegenüber ih-
ren Eltern und deren Wünschen loyal. Das gilt insbe-
sondere für junge Frauen. So sagte z. B. nur eine von
vierzig Frauen, dass sie die Wahl ihres Bräutigams
ohne jegliche Einflussnahme durch ihre Familie ge-
troffen hatte, während 24 Frauen sagten, sie hätten
dabei gänzlich unter Einfluss gestanden (Tarr 1995,
S. 131, 72). […]

Zwangsehe ist für Frauen gefährlich und stellt eine
Verletzung ihrer körperlichen Integrität und ihrer
persönlichen Autonomie dar. Dennoch müssen wir
das, was damit erreicht werden soll, anerkennen. Die
Identität einer kambodschanischen Frau als Ehefrau
und Mutter bringt ihr Respekt zu Hause und in der
Gemeinschaft und gibt ihr einen „angemessenen“
Ort innerhalb der kambodschanischen Gesellschafts-
ordnung. Zwangsheirat ist ein Mittel, durch das eine
Frau dieses gesellschaftliche Ideal trotzt einer kom-
promittierten sexuellen Integrität erfüllen und den

114 STREIT 3 / 2006



Mann dazu zwingen kann, Verantwortung für seine
Handlungen zu übernehmen. […] Zwangsheirat ist
ein Beispiel dafür, mit welchen Mitteln die kambo-
dschanische Gesellschaft Normabweichungen,
Ungleichheiten und Vergehen ohne offenen Konflikt
zu korrigieren und zu retuschieren sucht.

Genauso inakzeptabel erscheint vielen das Buß-
geldsystem, dass es Männern erlaubt, sich von ihrer
Verantwortung freizukaufen. Bußgelder implizieren
eine Kommerzialisierung der Frau, deren „Wert“ di-
rekt an dem finanziellen Wert ihrer sexuellen Integri-
tät gemessen wird. Entsprechend „haftet der Bezah-
lung mit Geld ein damit verbundenes Recht über den
weiblichen Körper an“ (Lyttleton 1999, S. 39).9 Aber
wie im Falle von Zwangsheirat sind Bußgelder eine
sozial und kulturell akzeptierte Methode des Aus-
gleichs. Die Zahlung von Geld erfasst die Schuld des
Mannes und den Wert der Frau und ist auf verwickel-
te Weise mit der Zahlung des Brautpreises verknüpft
(Lyttleton 2000, S. 167). Diese Sanktion bringt den
gesellschaftlichen Wert von Frauen zum Ausdruck,
der ihr nicht ohne Weiteres von einem Mann
genommen werden kann.

Es heißt oft, dass der Kern von Vergewaltigung im
„Patriarchat“ und in anderen Formen von „Ge-
schlechterunterordnung“ und „Ungleichheit“ liegt.
Das ist richtig, aber wir müssen auch verstehen, dass
viele der „patriarchalen“ gesellschaftlichen Regelun-
gen und Sanktionen, die Vergewaltigung betreffen,
auch dazu da sind, um genau zwischen diesen For-
men von Ungleichheit zu vermitteln (Palmer 1998,
S. 12), wie der Fall der kambodschanischen Gesell-
schaftsordnung zeigt. Das heißt, die Geschlechte-
rungleichheit (und andere kulturelle Dynamiken)
trägt zur „Entwertung“ von Frauen bei und drückt
sich in sexuellen Übergriffen und Vergewaltigung
aus, schützt aber zugleich die Frauen, indem sie sie zu
gesellschaftlichen „Opfern“ macht, die ein Anrecht
auf Entschädigung haben. Derartige Konfliktlö-
sungsmethoden sind in Situationen von Bedeutung,
in denen junge Männer junge Frauen erst verführen
(und vergewaltigen) und dann davongehen könnten.
Auch wenn traditionelle Sanktionen problematisch
sind, in einem Umfeld, in dem Frauen lediglich „rela-
tiv gleich“ sind, sind solche Mechanismen notwen-
dig, um Frauen vor den Ausdrucksweisen von Un-
gleichheit zu schützen. Geschlechterreduktionismus
ist eine zu simple Erklärung oder Theorie, um die
Verbreitung von Vergewaltigung sowohl bezogen auf
die kambodschanische Gesellschaftsordnung als
auch hinsichtlich der individuellen Subjektivität zu
verstehen. Die Einbeziehung des kulturellen Kontex-

tes bei Vergewaltigungen erlaubt uns ein tieferes Ver-
ständnis der damit verbundenen Bedeutungsebenen,
um so die Bestimmung von Interventionen zu
unterstützen, die in der Lage sind, sich
gleichermaßen auf kulturelle Bedürfnisse wie auf
Menschenrechte zu beziehen. […]

Schlussbemerkungen
[…] NROs haben rasch und massenweise auf häusli-
che Gewalt und Frauenhandel reagiert, im Hinblick
auf Vergewaltigung klafft jedoch eine besorgniserre-
gend große programmatische Lücke. Es gibt keine
unabhängigen Untersuchungen, kaum Kampagnen
und wenig Projekte, die sich spezifisch mit Vergewal-
tigung im Kontext der Entwicklung der kambo-
dschanischen Gesellschaft auseinandersetzen. „In
Kambodscha“, so die Mitarbeiterin einer internatio-
nalen NRO, „ist Vergewaltigung ein schwerwiegen-
des und weit verbreitetes Phänomen, das allerdings
unterschätzt wird. Niemand in Kambodscha setzt
sich unmittelbar mit Vergewaltigung auseinander
und die Frauen können sich nicht an die Justiz wen-
den, die ineffektiv und korrupt ist.“ (Gesprächsmit-
schrift). Vergewaltigung wird nicht als eigenes
Thema angegangen, sondern nur als Teilaspekt
anderer Themen wie häusliche Gewalt oder
Frauenhandel.

Hinzu kommt, dass dort, wo Programme existie-
ren, das, was die NROs tun, mit der Realität vor Ort
nicht ohne weiteres zusammenpasst. Die Definition
von Vergewaltigung geht dem Handeln stets voraus.
Nur mittels einer realistischen begrifflichen Erfas-
sung und Beurteilung können wir Ansatzpunkte für
Programme bestimmen. […]. Wir müssen uns davor
hüten, „Bedeutungen, die uns eine Kultur anbietet,
oder die Patentrezepte von Sozialwissenschaftlern
vorschnell zu akzeptieren“ (Daniel 2000, S. 360).
Wir müssen uns aber ebenso davor hüten, Lösungs-
ansätze, die Kulturen anzubieten haben, und deren
zugrundliegende Bedeutungen vorschnell zurückzu-
weisen. Nur in der subtileren Artikulation der kultu-
rellen Dynamik von Vergewaltigung in Kambodscha
können wir zu einem gewissen Grad deren Bedeu-
tung und Relevanz verstehen. Das wiederum erleich-
tert unseren Versuch, mögliche und bestehende An-
satzpunkte für NRO-Initiativen herauszuarbeiten.
[…] Der entscheidende nächste Schritt besteht da-
rin, die Komplexität und Wandelbarkeit der sozialen
Ordnung und der Sanktionen im Hinblick auf
Vergewaltigung zu erfassen und erfolgreiche,
aktivierende und gezielte Programme zu entwickeln.
Dieser nächste Schritt ist dringend erforderlich.

STREIT 3 / 2006 115

9 Ein Beispiel für die Ableitung eines solchen „Rechts“ stammt aus
Thailand, wo ein bereits verheirateter Mann, der einer Vergewal-
tigung einer jungen Frau schuldig befunden wurde, erklärte, da er

nun bezahlt habe, sei sie auch seine „Frau“ und habe deshalb für
ihn (sexuell) verfügbar zu sein (Lyttleton 1999, S. 29)


